Taklinger

Eksklusivt internett-bilag til Taklinger nummer 13, 2011

Audun @fstis fullstendige anmeldelse av Knut
Kjeldstadlis Akademisk kapitalisme

Kjeldstadlis oversikt over tendenser (del 1)
og over drivkrefter bak disse tendensene
(del I1) er etter mitt syn treffende og burde
veere ukontroversiell blant dem som er
bekymret for utviklingen. De tendenser det
er snakk om griper naturligvis mer og
mindre inn i og forsterker hverandre, og
det samme kan sies om drivkreftene bak.
Men Kjeldstadli har fortjenstfullt satt navn

pa og listet opp 10 tendenser og 4
drivkrefter. Det letter oversikten, og jeg

kan ikke se at noe vesentlig er utelatt. Om
man i listen over drivkrefter (i

innholdsfortegnelsen og pa s. 81) skulle
savne savne stikkord som frihandel,
deregulering av pengeflytting (fritt”,

globalt finansmarked), temming av

statenes verktgyskasse, skatteparadis, eller

annet; sa innebeerer ikke det noen
overseelse, men er simpelthen uttrykk for
at overskriftene i del Il ikke har plass til
alt. Kjeldstadlis drivkrefter er: 1)
Produsentene av en hegemonisk ideologi;
2) Bevisste strategier og prosesser; 3)
Institusjoner for global handel: WTO og
GATS; 4) Informasjonskapitalismen.
Tilsvarende gjelder for hans liste over de
10 tendensene.

Den utvikling som har funnet sted — som
kanskje fgrste gang skremte opp deler av
universitetsoffenligheten under duoen Inge
Lanning og Kjell Stahl ved UIO, og hvor

Fagerbergutvalget forelgpig vel er det mest
aktuelle fremstgt — karakteriserer m.a.o.
Kjeldstadli etter min mening sveert godt,

med en rekke gode og slaende

formuleringer og sitater. Her er en fylde av
viktige  opplysninger,  observasjoner,
henvisninger og skarpe kommentarer, og
ikke minst en velgjgrende sarkastisk
arvakenhet overfor det spraklige forfall
som ledsager det hele, fra "trade creep” til
en rekke andre uttrykk for bevisstlgshet,
tankelgshet og/eller servilitet.

Til illustrasjon noen tema som Kjeldstadli i
sin gjennomgang bergrer. Han skriver om
hvordan styremedlemmer fra kapitalens
organisasjoner fyller opp universitetsstyrer
(71), om ideologiprodusentene OECD og
GATE (med Verdensbanken/WTO/IMF-
komplekset i bakgrunnen) og norsk
tilpasningsvilje (eller husmannsand) (83ff.,
95) og om den nye betydning av frihet og
likhet (100). Vi far vite om Norges rolle
som trojansk hest (i "The Norway
Alliance”) overfor utdanningssystemene i
land i Sgr (109), oncherry-picking og
odeleggelse av offentlige institusjoner
(110f.) og om styrking av
konkurranseevnen som hgyeste mal (133).
En prave pa Kjeldstadlis kritiske skarphet
kan veere et sitat fra fotnoten s. 144: "En
studentrepresentant med sosialdemokratisk
bakgrunn mente i 2008 i universitetsstyret i
Oslo at ’'professorer kan byttes ut pa
samme mate som vaskefirma’ ... En tar
seg i & sukke etter en tid da en
studenttillitsvalgt ville ha sagt at ogsa
reingjgrere burde ha fast ansettelse,
brukbar lgnn og trygge arbeidsvilkar.”



Som sagt, jeg finner ikke noe seerlig a
utsette pa del | og Il. Det som kan veere
mer problematisk er den konstruktive delen
(ikke sa& merkelig, det er gjerne lettere & ha
rett i det man kritiserer enn i det man
positivt foreslar), altsa del |Ill, hvor
Kjeldstadli forsgker & konkretisere sin
kritikk positivt gijennom & skissere, som et
alternativ til dagens utvikling, universitetet
slik han vil ha det, nemlig et
samfunnsmessig forpliktet universitet. (Se
del 1ll: Motstand og alternativ. Det
samfunnsmessig forpliktede universitet;
Biter til et program.) Heller ikke her er det
noen mangel pa skarpe observasjoner,
gode poeng m.m., men jeg ma her
konsentrere meg om de punktene hvor jeg
ikke helt kan si meg enig. Jeg bergrer i det
falgende noen slike punkter, smatterier
forst.

1. Smaétterier

a) Noksa uheldig og villedende er en
formulering s.135, hvor Kjeldstadli
oppsummerer vart tradisjonelle
Humboldtuniversitet i 6 punkter. Pkt 5
lyder: “Einheit der Wissenschaft, altsa
ingen prinsippforskjell mellom
humanvitenskaper og andre”. Ganske visst
var det Humboldtreformene som bragte
den nye (Galilei-Newtonske) eksperiment-
baserte fysikken inn i universitetet, og den
vitenskapsfilosofiske Erklaren-Verstehen-
kontroversen etter Dilthey var ikke noe
tema den gang. Men formuleringen er
likevel sveert misvisende idet den antyder
at Humboldt inntok en lignende posisjon
som de senere tilhengerne av "Einheits-
wissenschaft” og "unified logic of science”
med sin awvisning av en Diltheysk
prinsippforskjell mellom historiske
vitenskaper 0g de "teknisk”
(eksperimentelt) baserte naturvitenskapene.
Her er det viktig & skille mellom
vitenskapenes encyklopediske enhet
(Humboldt), og den metodologiske "unity
of science”-posisjonen.

b) "Ideen om kunnskap som internasjonal
har lange rgtter i europeisk historie; i
opplysningstida snakket en om epublic

of letters en ’leerdes republikk’ i
korrespondanse 0og kontakt  over
landegrensene.” (180) Dette er i en viss
forstand alt for svakt! For uansett omfanget
av reell internasjonal kontakt, sa gjelder
det man kan kalle kunnskapens og
argumentetgyyldighetskravsom prinsipielt
ubegrenset av landegrenser (og
institusjonsgrenser). Det er her snakk om
noe prinsipielt univerself knyttet il
fornuftsveseners forhold til sannhet eller
sann/falsk-skillet overhode: Er noe sant, er
det sant for alle. Slik sett har ideen om
kunnskapens overnasjonale karakter like
lange ratter som fornuften selv og har ikke
noe spesielt med europeisk historie a gjgre.
(Sml. ogsa Habermas: "Med den fgrste
pastand (Satz) er intensjonen om en
allmenn og utvungen konsensus
umisforstaelig uttalt.”)

c) 188: "(K)anskje trekker 1980- og 1990-
tallets postmodernisme og ’'spraklige
vending’ tankene vekk fra ’'de store
fortellingene’ — og da ogsa vekk fra
oppmerksomhet om global ulikhet, om
kapitalakkumulasjon eller klimaet?” Dette
er ganske visst en presis kommentar til
postmodernismen, men den spraklige
vendingen i det 20.arhundre filosofi er en
langt mer dyptgripende, mer omfattende,
mindre relativistisk og mindre relativerbar
sak.

d) Kjelstadli antyder at det finnes en slags
forakt for arbeid og produksjon blant

(verdikonservative)  humanister, som

"opphgyer andsvitenskapen” og ser ned pa
arbeid og nyttig produksjon. "Det rar i

flere kretser uvitenhet og stundom

snobbethet  overfor  arbeidsliv.  og

produksjon ...” (141). Til dette to ting.

For det farste er det ikke uvanlig & skille

mellom frihetens rike og ngdvendighetens,
mellom menneskets spesifikt menneskelige
utfoldelse som sosialt andsvesen — dets



produksjon "i egentlig betydning” - og det
ngdvendige (og fremmedgjorte) arbeid
som gkonomisk avhengig (sml. Marx’
Parisermanuskripter). Og det farste forstar
vi ganske visst som noe "hgyere”, om enn
bare som et sveert lite realisedeal. En
diagnose awyliberalismensom ideologi
og reell tendens kunne kanskje formuleres
dit hen at den gkonomiske
ngdvendighetens rike (TINA) skal spise/
spiser seg inn i, koopterer og assimilerer
ideer og holdepunkter som "det hgyere”
for klamret segq til, fra begrepet frihet selv
(— frihandel), ’likhet” (— MAI-avtale
o.l.), ’solidaritet” & med var
hovedalllierte), "fremskritt” & Hgyres
"pd parti med fremskrittet’) og
"demokrati” (kan og bgr alle land bli
demokratier, dvs. = USA?), til ideer om
selvrealisering, “livet som kunstverk”,
"I'art = la vie” og lignende-G personen som
vellykket bedrift).

Hvis vitenskapen beveger seg fra
“overbygningen” (i vidforstand: ogsa den
autonome estetiske produksjonen hgrer til
her) til "basis”, da er det dramatisk og
illevarslende. Men er det ikke nettopp noe
slikt som skjer, at var forstaelse av
Vitenskap endrer seg dithen at den ikke
lenger vesentlig omfatter den praktisk-
kritiske virksomhet i kantiansk-marxistisk
forstand, altsa ikke lenger er et "frihetens
rike’-anliggende  hvor  striden om
sannheten (i videste forstand), om
fortolkningene og legitimeringene star,
men isteden mer og mer betraktes som
avgjgrende, fremste produktivkraft i
samfunnetwkonomisikproduktive "basis™?

For det andre: Det kan ogsa veere snakk om
en ren misforstaelse fra Kjeldstadlis side;
nemlig den at humanioras eller de
historiske vitenskapenes
vitenskapsfilosofiske kamp for ikke & bl
underlagt den metodiske selvforstaelse
som den enhetsvitenskapelige posisjonen
fremmer (hvor naturvitenskap/ teknologi er
modellen) blir feiltolket som “teknologi-
fiendtlighet”. Det er ikke dét det dreier seg

om, men om fiendtlighet mot den
enhetsvitenskapelige metodologi-
imperialismen hhv. den instrumentelle

fornufts monopolkrav. (Sml. (a))

e) Et beslektet tema kan veere bergrt pa s.
147, hvor Kjeldstadli i en slags marxistisk
positur  avviser kritkken av  den
instrumentelle fornuft som naiv idealisme:
"A lukke gynene og vente pa at tendensen
gar over, & hape pa at noen uspesifiserte
'de’ snart tar fornuften fangen, virker ikke.
... Forklaringene [pa elendigheten] finnes i
at én minister ikke har sans for
andsverdier, en annen er for opptatt av
barnehager. Eventuelt legges forklaringen i
tenkemater, i en dominerende
'instrumentell  fornuft’. Koplingen til
utviklingstrekkene i kapitalismen er
svaKjeldstadli” Dette er retorisk effektivt
og kan kanskje i noen tilfeller ogsa veere
saklig treffende, men koplingen mellom
kritikken av den instrumentelle fornuft og
utviklingstrekkene i kapitalismen er slett
ikke svak i for eksempel Marcuses "Det
endimensjonale mennesket” eller Adorno/
Horkheimers "Dialektik der Aufklarung”. |
en viss forstand er denne koplingen selve
hovdepoenget  for Frankfurterskolen
generelt. Og den gar, kan man si, tilbake til
Max Webers (alternativigse) kritikk av den
Vestlige rasjonaliseringsprosessen.

f) En sgrgelig misforstaelse — haper jeg —
er a finne pa s. 167f. hvor Kjeldstadli
skriver: "Det polemiseres mot
forestillingen om  universitetet som
demokratisk institusjon”, og mener a finne
dette eksemplifisert i min artikkel i
Vardgger (2010). Mitt poeng der (s. 85) er
simpelthen at & legge vekten pa
universitetsdemokrati som analogt til
"bedriftsdemokrati”, hvor fagforeningene
har (demokratiske) rettigheter i
beslutningssystemet, farer pa villspor, ja
aksepterer i realiteten bedriftsmodellens
premisser. Uten & blunke ma vi holde fast
ved at de viktigste fagorganisasjonene ved
universitetet er fakultetenasstitutter,som
administrerer forskning og undervisning i



fagene (disiplinene). Og det er farst og

fremst her de vitenskapelige ma ha
innflytelse, ja rett og slett spille
hovedrollen A understreke
fagforeningenes —  Forskerforbundets,

Norsk Tjenestemannslags og andres -
demokratiske rolle er alt for beskjedent, for
a si det forsiktig. (Og & papeke dette har
selvsagt ingen ting med polemikk mot

"universitetet som en demokratisk

institusjon” & gjare.)

2. Hovedspgrsmal

Det samfunnsforpliktede universitet

Det tradisjonelle Humboldt-universitetet,
hvis ideer var retningsgivende frem til — la
0ss si — 1990-tallet, blir awvvist av
Kjeldstadli. lkke bare bedriftsmodellen,
men ogsa humboldtmodellen blir forkastet,
slik at et tredje alternativ kan presenteres
som det riktige. Det ofres ikke mye plass
og argument pa Humboldtmodellens
svakheter, snarere far den sapass mye
positiv omtalé at Kjeldstadlis negative
konklusjon for dens vedkommende blir litt
uforstaelig. Men man far inntrykk av at
han godtar argumenter om at den er eliteer
og individualistisk og for lite
samfunnsrelevant.

Etter & ha oppsummert Humboldtmodellen
i 6 greie punkter (med en viss reservasjon
for pkt. 5, se (1a) ovenfor) skriver han:
"Na kan en spgrre om en slik Humboldt-
modell faktisk har veert realisert. Ifglge

! Kjeldstadli viser tydelig at han er Humboldtiansk
oppdratt, ogsa i del Il hvor han skisserer sitt
alternativ. Se f.eks. s. 165 om privat eieresKap ti
kunnskap vs. opplysning og kommunisme, og hans
formuleringer i Humboldts and mot "profesjonell
ledelse’-tankegangen (166f.). Eller det han skrive
om & "hjelpe kolleger”, "det fine nettet av
bekjentskaper og generalisert gjensidighet” og "den
virkelige kapitalen pa universitetet”, som trues
(63f.). Et etter min mening nettopp "Humboldtsk”
poeng formuleres slik: "Nettopp ved a veere
forpliktet pa sannhet — ja intet mindre — sa langt
evner, tiener vi de interesser og verdier vi
identifiserer oss med. Ellers bidrar vi til
misvisning.” (153)

utdanningsforsker G. Ash bgr en snarere
snakke om en Humbodt-myte.” (136) Til
dette vil jeg i farste omgang anmerke tre
ting. i) Det er snakk om idealer som har
veert bestemmende/ retningsgivende bl.a. i
norsk universitetstradisjon adik settveert
realitet nok, og det er tapet av denne
realiteten som nd ma beklages. ii) Det er
fristende & si at den egentlige "Humboldt-
myten” er fremstillingen av
Humboldtuniversitetets ideer som noe som
peker bort fra samfunnsengasjement — mot
ensomhet og frihet forstatt primaert som
grunnlag for apolitiske (elite-)individers
vitenskapelige og kulturelle dannefséi)

| tysk sammenheng kan det vel hende at
pkt. (i) ikke er helt treffende. Myten har
nok her en del med realitetene & gjbre.

Kjeldstadli ser ut til & akseptere myten om
"Humboldt-modellen” som et egoistisk
seg-selv-nok-universitet, hvor de
vitenskapelig har det godt og driver med
vitenskap som en form for "art pour l'art”
"Bgr ansatte si at vi er for et universitet

basert kun pa dannelse, rein
erkjennelsestrang — og at det eneste
alternativet til dette er samfunnsnytte

definert som a forfglge vinst?” (140) Har
Vi bare valget mellom
"utdanningsborgerlig  sjgltilstrekkelighet
0og naeringsborgerlig invasjon av
institusjonene™?  (149) Nei, mener
Kjeldstadli. Han vil gi et bilde av en noe
tredje, en ny modell og et program a
mobilisere for. "Det trengs en tredje
modell, samfunnsuniversitetefil grunn
for det samfunnsmessig forpliktede
universitet og hgyskolen ligger tanken om
at institusjonenes ytterste begrunnelse er
sosial bruksverdi” (loc.cit.). Og her
henviser Kjeldstadli til F. Bacon og hans

2Sml. s. 142: "Polemisk formulert er det som om
det er en arbeidsdeling mellom utdanningsborgere
og neeringsborgere: 'Far vi veere i fred ..., kan dere
stelle med gkonomien.”

Sml. bl.a. Fritz. Ringer (1983Die Gelehrten:
der Niedergang der deutschen Mandarine 1890-
1933 og Bengt Henningsen (2011): The German
University and the Ideals of Solitude and Freedom:
200 Years Wilhelm von Humboldt (ms.)



(Aristoteles-kritiske) krav om emyttig
naturvitenskay.

| trdad med (det vide) nytteperspektivet
mener Kjeldstadli at Stortinget og andre
(med rette) ma kunne “spgrre om
resultater, innhold, substans ... Da blir det
i lengden ikke troverdig & argumentere for
stillinger og bevilgninger ved & si at vi skal
holde pa med det vi synes er morsomt...
For folkelige bevegelser finner i dag ikke
den stgtten de trenger pa universitetene.”
(143y Og videre: "Uansett m& incentivene
legges opp slik at vi trekkes henimot, ikke
vekkfra universitetets sosiale forpliktelser,
slik det langt pa vei er i dag. A stille seg til
tieneste for folklige bevegelser burde veere
like berettiget og hjemlet som det er a
gjgre  oppfinnelser til kommersielt
utnyttbare innovasjoner — som altsa er
definert som gnskelig formidling i dag.”
(165)

Her er det etter mitt syn en rekke
problemer. En ting er her forholdet mellom
Stortinget og "folkelige bevegelser”. Pa
den ene siden har Stortinget som “folkelig
bevegelse” en helt spesiell demokratisk
legitimitet. P& den annen side kan det se ut
til at denne bevegelsen naermest unisont

* Det er naturligvis lett & gi Bacon rett vis a vis
Aristoteles og ikke se noe stort tap i at
"naturvitenskapene ga avkall pa funksjonen a forme
vart verdensbilde, til fordel for produksjon av
teknisk anvendbar viten”. (J. Habermas i
"Universitetets idé — leereprosesser’Kiaften i de
bedre argumentefHabermastekster utvalgt av R.
Kalleberg), Ad Notam Gyldendal, Oslo 1999, her s.
124. Men som forstaelse av vitenskapens praktiske
rolle helt generelt blir det Baconske perspekttv al
for snevert.

® | fortsettelsen fremheves som kontrast den
positive rollen til "frittstdende forsknings- og
utredningsinstitutter”. Her kan det se ut som om
Kjeldstadli neermer seg Arild Tjeldvolls oppfatning:
"Markedetdvs. studentene, arbeidslivet og staten
selv (som kunde), ser universitetet som konserwativ
og stadig mer irrelevant for deres kunnskaps- og
leeringsbehov. Brukerne er blitt seg mer bevisst
hvor de vil leere eller kjgpe forskningstjenester. De
gar oftere til private og/eller utenlandske
institusjoner. ” ("Professorene, staten og markedet
Aftenpostens kronikk 12. juni 2001).

gar inn for saklig — og proseduralt! — sett
skandalgse milliardinnkjgp hos Lockheed
Martin. En annen ting er "incentivene” og
parallellen mellom kommersialisering og
"a stille seg til tieneste for folkelige
bevegelser”. Kjeldstadli gjgr kanskje rett i
a sammenligne disse tingene, men mener
han selv at slik formidling er gnskelig? Er
det ikke en fare for at forskningens
kreative og konstruktive aspekter for
direkte blir knyttet til praktiske og/eller
teknologiske anvendelser? Eller sagt pa en
annen mate: All den stund
universitetsforskningen er allemannseie
(og finansiert av almenviljen med henblikk
pa alles interesser), sa vil jo ogsa mer
spesielle interesser, 0g konkrete
oppfatninger av hva som tjener det almene
vel, fra privat kommers til politiske partier
og bevegelser, sta fritt til a forsyne seg.
Men bgr ikke forskerne selv konsentrere
seg om det de saklig sett holder for mest
interessant og viktig?Bar ikke den
malrettete forskning ut over dette overlates
til privatbedrifters forskningsavdelinger —
og tenketanker?

For det tredje — og viktigste — far vi et helt
generelt problem med a skille mellom
verdige og uverdige folkelige bevegelser.
Det er nok av eksempler — selv om det kan
veere uenighet om klassifiseringen (ogsa i
tilbakeblikk) — p& bevegelser av sistnevnte
slag. Slik sett burde universitetets farste
oppgave, og nettopp som
samfunnsforpliktet universitet, veere a
utvikle kriterier for a skjelne mellom
verdige og uverdige, med alt hva det
krever av vitenskap og gode betingelser for
vitenskap, s& som ensomhet og frihet,
Humboldtiansk forstatt.

Uansett er en viss skjerming mot vinden
fra "relevanskrav" pa sin plass. Her kan
nevnes Hans Skjervheims erfaringer med
prosjektorientert lsering i Roskilde, hvor
leerefriheten  (Lehrfreiheit) var sveert
beskaret. Problemet er ikke trivielt og
stadig aktuelt. Under World Social Forum i
Paris 2003 fremkom krav om at



"publikum” skulle bestemme
forskningsoppgaver og -mal. Men denne i
og for seg plausible tanken om at "folket"
demokratisk skal bestemme forskningens
retning og oppgaver, og at forskerne sa
kommer inn og stiller seg til tjeneste, er
likevel forfeilet. Folket kan ikke pa denne
maten oppdra oppdragerne. Like lite som
det kan fortelle forfatterne hva de skal
skrive. Her kommer bade "markedet" og
"folket" til kort. Da er Humboldtmodellen
a foretrekke. Og nar "spgrreundersgkelser
viser at universitetene fortsatt har hgy
troverdighet i befolkningen i Norge” (143),
kan ikke det nettopp skyldes Humboldt-
tradisjonen 0og folks tillit til
universitetsforskernes uavhengighet,
saklighet og idealisme? En tillit som nok

vil rakne I samme tempo som
bedriftsmodellens palassrevolusjon blir
alment kjent og/eller forstatt som

uavvendelig realitet..

Nok et Skjervheim-poeng skal nevnes: Det
er visse ting som bare kan oppnas som
bivirkninger, ja som nettopp forfeiles hvis
de tilstrebes direkte som et mal. Den beste
og enkleste illustrasjon er troldugnaden
Man samler seg f.eks. for a hjelpe naboen &
sette opp en garasje (eller i annen
sammenheng hvor det a veere flere/mange
gir effektivitetsgevinster). Det er vel kjent
hvor gode sosiale effekter slike
sammenkomster kan ha. Man blir godt
kjent og har det trivelig sammen. Men det
er en misforstaelse & tro at man kan hoppe
over selve dugnaden (arbeidet) og ta sikte
p& de sosiale effektene direRt€©gsa den
maten Humboldtuniversitetet har gitt vart
samfunn en positiv, demokratiserende
dynamikk p& kan illustrere detfeDenne
modellen har nettopp unngatt den feil & ga

® Se om "The Thompson fallacy” i mitt bidrag
"Nytt Universitet?” i I. Gullvag/S. Slggedal (red.)
Festskrift til Magne Dybvig, Filosofisk institutts
publikasjonsserie nr. 16, Trondheim 1990.

" Sml. NFR-leder Ch. Hambro (i en for gvrig ikke
helt uproblematisk og entydig sammenheng): "a
generere ny kunnskap er helt essensielt i vart
samfunn og gir var kultur og vart demokrati en
ngdvendig dynamikk”.

for direkte til verks for & fremme

samfunnsnytten.

Kjeldstadli gnsker et universitet som bidrar
til & "lindre menneskelivets lidelser” (F.
Bacon), og understreker at "dette_er ikke et
universitet styrt politisk av
myndighetspabud om hva det skal forskes i

. det er institusjoner der idealet er en
lgpende diskusjon blant de ansatte sjgl om
hva vi steller med — og hvorfof”.Han
fremholder at “vitenskapen trass i
forbindelsen til politikk er et eget felt med
egne regler og ethos”, som "palegger
universiteter et seerlig ansvar”: "Vi har
ansvar for at fagene ogsa tjener alt det ikke
star effektiv kjgpekraft bak — emner,
grupper, dimensjoner ved menneskelivet.”
(150f.) Dette er viktig og riktig, men kan
neppe konkretiseres eller klargjgres
tilfredsstillende s& lenge spgrsmalet om
hvilke mal og interesser sobwr tienes (ut
over de kjgpekraftige), hva et godt liv i et
godt samfunn kan veere, elldrvordan
menneskenes lidelser kan og bar lindres, er
sa uklart og omstridt. Det kan jo ikke veere
tilstrekkelig at det ikke star -effektiv
kjgpekraft bak dem.

Det instrumentelle perspektivets fokus pa a
finne midler til & tjene, befordre, fremme
osv. er relativt uproblematisk sa lenge
formalene kan betraktes som selvsagte
eller gitte. Og i en viss forstand er de det:
mindre lidelse, lykke, helse, fred osv. Alle
er enige om slike ting. Likevel blir det

umiddelbart problematisk nar

selvsagthetene skal "operasjonaliseres”,
avveies, konkretiseres, nar vi ma tenke
over hva de egentlig betyr. Og denne
tenkning, disse

konkretiseringsanstrengelser  og den

8 Her synes Kjeldstadli igjen egentlig & veere pa
parti med Humboldtuniversitetet, slik det forsvares
av Vittorio Hosle: "Die Universitat ... ist in der
Gefahr begriffen, ihrer urspriinglichen Bestimmung
abtriinnig zu werden, der Ort einer Universalen
interdiziplinaren Kommunikation tber die
Prinzipien des Wissens zu seibid Krise der
Gegenwart und die Verantwortung der
Philosophie Miinchen, C.H. Beck 1990, s. 15.)

6



vitenskap de krever, kan ikke selv forstas
som a finne midler til & tjene konkrete
formal.

En idé a la Kjeldstadlis om sosial
bruksverdi som ytterste begrunnelse for
universitet og hgyskoler lar seg nok
forsvare ’rett forstatt” i en eller annen
tolkning. Men den trenger i aller hgyeste
grad utredning, og det Kjeldstadli kan
bidra med pa dette punkt ma bl
mangelfullt, sa lenge dimensjonen
opplysningog universitetet som instans for
samfunnetsselvkritikk eller selvvurdering
er sa sparsomt bergrt og et Baconsk
perspektiv sa fremtredende. Selv vil jeg
mene at nettopp Humboldtuniversitetet,
rett forstatt, representerer en sa god
konkretisering av “samfunnstjenligheten”
som vi kan forvente.

S.144f. skriver Kjeldstadli: "Sa lenge
motstanden kan avvises som gamle
tenkemater og egeninteresser hos en del av
utdanningsborgerskapet, vil det ikke veere
mulig & samle politisk stgtte til noen
effektiv motstand.” Det er selvfalgelig trist
hvis Kjeldstadlis karakteristikker av
Humboldt-tilhengerne som voktere av egne
interesser og privilegier skulle ha noe for
seg. Egeninteressen vil naturligvis alltid
stikke hoven frem. Men fagrst og fremst
leverer jo Humboldtmodellen de normer
(sml. ogsa R. Mertons CUDOS) som gjar
denne interessekritiserbar. Og etter mitt
syn burde Kjeldstadli farst og femst smelle
til mot nevnte mistanke, som mistanke mot
selve modellen, med en vending som han
ellers bruker med stor og berettiget kraft:
"Dette er ideologi”.

Resonnerende offentlighet

| det fgr-Humboldske universitetet hadde
de "nyttige" fakultetene — teologi, jus og
medisin — entydig rangert som de "hgyere",
mens det filosofiske fakultet med de "frie
kunster" ("grunnforskningen") ble betraktet
som forberedende og hadde en lavere
status. Dette endrer seg i trad med idealet
om den frie forsking og den frie, prinsipielt

offentlige kritiske debatt som livsnerven i
vitenskap og politikk. | Humboldt-perioden

kan man ikke lenger snakke om at
artistfakultet eller de nye
"grunnforskningsfakultetene™ er

"underordnet” de nyttige. Snarere inntar de
en slags ledende stilling. (Sml. Kants
kommentarer til dette i "Der Streit der

Fakultaten” (1798).)

En komponent i Humboldt-universitetet
knyttet til oppvurderingen av det
filosofiske fakultet, henger sammen med
hvordan universitetet kan sammenlignes
med en (demokratisk) stat ellerpublikk®
Skjant her er det viktig & se hvordan denne
sammenligningen kan veere sveert tvetydig.
Ogsa den nyliberale bedriftsmodellen for
universitetet kan jo slutte seg til en slik
sammenligning for s& vidt som den har en
bedriftsmodell for det meste, ogsa for
stater — og for individer (personer). (Jeg
kan huske det sjokkerende i Helge Seips
Dagbladkronikk "Bedriften Norge” sa
tidlig som pa 70-tallet.)
Sammenligningsgrunnlaget er da at staten
er et selvhevdelsessystem blant
konkurrenter (om enn ikke pa et marked).
For sammenligningen slik jeg her vil gjgre
den gjeldende dreier det seg derimot ikke
om republikken som partikuleert
"selvhevdelsessystem” vis a vis andre.
Tvert i mot dreier det seg om den
relativering eller innhegning av
selvhevdelsesdimensjonen som ligger i det
Kant kaller 'den resonnerende
offentlighet,'® alts& den dimensjon ved
republikken som nettopp ikke er underlagt
statens behov som selvhevdelsessystem
(og som selvsagt mistes desto mer av syne

° Se f. eks. Martin Seel om det "republikanske
ideal” under pkt. 2: VomVerbund zur Firma” i
essayet "Die Universitéat — ein Ort intellektueller
Praxis?”;Neue Rundschalil9, Heft 2, 2008.

10Tl den resonnerende offentlighet er ogsa knyttet
hapet om en opplyst politisk menings- og
viliesdannelse. Ganske visst blir dette Humboldtske
ideal na — idet det overkjares av bl.a. en "frigjor
kommersialisert og Murdochifisert statsmakt:
mainstreamm-pressen — i gkende grad makteslgst
og urealistisk. Men er det offerets skyld?



Jo mer staten tenkes og stiliseres som
"bedrift”). Ja, vi kan vel si det sterkere enn
som s@; for vi har ikke bare a gjgre med en
"analogi” mellom den republikanske staten
0g universitetet. Universitetet skulle jo i
Humboldt-konseptet nettopp selv utgjare
en beaerebjelke i republikkens resonnerende
offentlighet. Jeg vil her gjerne sitere noe
Karl-Otto Apel skriver, i sammenheng med
ideen, eller (det ngdvendige) hapet, om at
verdenshistorien stadig ma dreie seg om
"Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit”
(Hegel):

Das Verhdltnis der wechselseitigen
Bedingung von Herrschaftsfunktion und
Kritik, bzw. Legitimationsfunktion, das
in der Gewaltenteilung institutionalisiert
ist, entfaltet (...) seine progressiven
Mdoglichkeiten  allererst in  dem
entsprechenden Verhaltnis der
staatlichen Institutionen insgesamt zur
Metainstitution des argumentativen
Diskurses der "rAsonnierenden
Offentlichkeit”. Denn in  dieser
Metainstitution leistet sich der Staghe
Instanz der Legitimation und Kiritik, die
von vornherein die Partikularitéat des
Staates als eines
Selbstbehauptungssystems unter anderen
transzendiert und dementsprechend in
Frage stellt Der Diskurs, wie er durch
Philosophie, Wissenschaft und
rasonnierende Offentlichkeit
reprasentiert wird, ist hier immer schon
auf die Menschheit als das uns bekannte
Substrat der unbegrenzten
Kommunikationsgemeinschédistgelegt.
Und der Staat als partikulares
Selbstbehauptungssystem hat sich hier
... darauf eingelassen, die Mdglichkeit
einer diskursiven Solidarisierung und
insofern verninftigen Identifikation des
Einzelnen mit der Menschheit ... zu
gewahrleister!

' K.-O. Apel, Ist die Ethik der idealen Kommunika-
tionsgemeinschaft eine Utopie? (Zum Verhaltnis von
Ethik, Utopie und Utopiekritik), i Wilhelm Vosskamp
(utg.), UtopieforschungInterdiziplindre Studien zur
neuzeitlichen UtopieBd. 1, Stuttgart. Uthevinger
AQ.

Arbeidstakerkollektiv?

| avslutningen beveger Kjeldstadli seg ogsa
inn 1 et farvann mht. allianse mellom
vitenskapsfolk, studenter og arbeidere som
gir meg en vissdeja vufglelse. Jeg
bestrider ikke realiteten av klassekamp og
heller ikke alliansens tradisjon 0g
legitimitet. Men grunnlaget for denne
legitimitet kan etter min mening ikke veere
konvergerende materielle eller partikuleere
interesser; det ma ha med disse gruppenes
forhold til en universell interesse & gjare.
Kjeldstadli skriver: "Lyst og glede ved
faget har ... fatt mange til & arbeide dobbel
uke uten kompensasjon. Og
verdikonservative ideer om kvalitet,
rettferdig konkurranse og meritokrati
trekker vekk fra felles strategier. Sa det
trengs et betydelig arbeid om
universitetsansatte skal se seg som et
arbeidstakerkollektiv under press./ Men
bare & bygge pa egne interesser blir ikke
bare snevert, men politisk ineffektivt...
Hvis universitetsansatte aldri rekker ut en
hand til andre, hvordan kan de da vente &
fa stgtte fra andre fagforeninger den dagen
det pa nytt matte rgyne pa?” (191f.) Her
kan det vel igjen veere fare for at
Kjeldstadli kommer bedriftsmodellen for
mye i mgte™Bgr vi se pa oss selv som et
arbeidstakerkollektiwinder press? Bgr vi
ikke farst og fremst se pa oss selv som
sannhetssgkere (rettferdighet inkludert)
under press?

Da vil jeg heller underskrive pa det K
fremhever (s. 150) om det akademiske
"frirom” vi har hatt "i form av tid som vi
sjol kan disponere. | form av a kunne sgke

12 Hvor gar grensene for dette kollektivet? Ved
institusjonen, for eksempel NTNU, med logo,
reklamebudsjett og korpsand? Ellea#ie norske
universitetsansatte ment, i samsvar med at
nasjonale fagforeninger forhandler om lgnn og
arbeidsforhold? (Det siste svarer pa et vis til
professorers tidligere lojalitet pa statsniva. pE#r
alle europeiske, vestlige universitetsansatte ment?
Eller er kollektivet enda mer omfattende? —
Kollektivet av sannhetssgkere og faglige/saklige
medarbeidere/kolleger har ikke slike
avgrensningsproblemer. Sml. pkt. 1b.



kunnskap om emner og spgrsmal som vi
synes er viktige og interessante. | form av
ikke a skulle betjene en interesse definert
utenfra. | form av at vitenskapen trass i
forbindelsen til politikk, er et eget felt med
egne regler og etos. Et slikt privilegium
forplikter.” Og jeg vil — i trad med
Kjeldstadlis henvisning til E. Bull d.e. -
gjerne understreke at det &er — via
forpliktelsen overfor rettferdighet (sannhet
og skjgnnhet) at forbindelsen il
arbeiderbevegelsen (ikke dagens Lockheed
Martin-kunder) har gatt, en forpliktelse og
en forbindelse til ofre for undertrykkelse,
lagnaktighet og heslighet helt generelt. Og
vi kan vel fgye til: dét er noe annet enn a
sgke allierte i kampen for egne interesser.

Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit

Ks siktepunkt er kanskje ikke sa forskjellig
fra det jeg mener H.univ. faktisk har
representert i norsk sammenheng. | tysk
historie siden 1811 er forholdet langt mer
komplisert (sml. Ringer, Henningsen m.fl.)
Her kan Ks beskrivelse av
Humboldmodellen — hans "Humboldt-
myte” — ha mye for seg. Men her er det
ogsa viktig a ikke tilskrive de uheldige
utslagene til de Humboldske ideene som
sadanne. Den Humboldske avvisning av
politisk regjeringsmakt over laereinnholdet,
fremhevingen av akademisk frihet (ideene
om "ensomhet og frihet® Lehr- og Lern-
Freiheit), idealet om enhet av forskning og
undervisning m.m., er ikke det som ma
klandres, men snarere bestemte faktorer i
tysk historie; som nederlaget for 1848-
bevegelsen, Bismarck og keiserrikets
autoriteere styreform, nederlaget i 1918,
"die verspatete Nation” (Plessner) etc. Her
var det historiske, politisk-kontekstuelle
forhold som hindret de Humboldske
opplysningsideene i & gjgre sin virkning i
nasjons- og demokrati-bygging og -
dannelse, og i steden lot dem lede ensidig
henimot "individuell dannelse”

13 Vel & merke, som betingelse for
sakens/saklighetens forrang og for god (utvungen)
kommunikasjon mellom de vitenskapeligke

som et ideal om selvdyrking!

(inderlighet, ja "machtgestitzte
Innerlichkeit” (Th. Mann)) og apolitisk
dyrking av  “kultur’, rettet mot
"sivilisasjon”, mot fransk "politiserthet” og
engelsk gkonomismé. Logisk sett er
Humboldtideene farst og fremst forbundet
med opplysning og ’liberté, egalité,

fraternité”, pluss noen viktige islett av
ekspressivistiske motiver; alt i alt
umistelige momenter i en
samfunnsdannelse som kan bety et
fremskritt "im Bewusstsein der Freiheit”.
Den glemte kategori: le citoyen

Kjeldstadli suggerer at
Humboldtuniversitetet  ikke er/var

samfunnsmessig forpliktet. Men her kan
det veere at han overser noe og i kraft av
denne overseelsen finner en mangel som
ma avhjelpes. For i sin fremstilling av de to
alternativene, humboldtmodellen 0og
bedriftsmodellen, som forbindes med hhv.
utdanningsborgeren og neeringsborgeren,
hopper han over den kategorien jeg mener
Humboldtuniversitetet har veert alliert med,
nemlig den politiskdorger rett og slett]e
citoyen™ forstdtt som medbaerer og
medutgver av folkesuvereniteten og
deltaker i det selvlovgivende demokrati, en
allianse som ikke minst var realisert
gjennom utdanningspyramiden universitet
— gymnas - folkeskole, den gang da
leereryrkene hadde prestisje og lsereren ngt
respekt. Kjeldstadlis dikotomi favner jo
egentlig bare om to varianter — en relativt
dannet og en relativt udannet — av ’le
bourgeois”. Sa det kan se ut til at han med
sitt nye universitetskonsept nettopp vil
innfare citoyen-kategorien pa nytt. "Le
citoyen” kan sa visst trenge a styrkes, men

4| tiden etter den franske revolusjon, p& Napoleons
tid og utover 1800-tallet, var den tyske passivigt
ettertenksomhet (med vekten pa “etter”) et velkjent
tema, poengtert formulert av Hegel: "Le francais
porte le bonnet prés de la téte. Der deutsche Kopf
lasst ruhig die Schlafmiitze sitzen und operiert
innerhalb seiner.”

15 Attac gjer sedkke skyldig i en slik overseelse:
Association pour un€axation de§ ransactions
financiéres pour Aide auxCitoyens.



det kan neppe veere heldig & gjare det som
ledd i en kritikk av Humboldtuniversitetet.

Universitetet som g@verste — eller
grunnleggende - institusjon for praktisk-
kritisk virksomhet (i Kant-Marx-forstand),
altsd for opplysning og samfunnets
selvkritikk, er det noe slikt Kjeldstadli
mener med samfunnsuniversitet? | sa fall
enig. Men hvorfor da denne — etter min
mening malplasserte — vilje til & avvise
Humboldtmodellen? Kanskje faller han
som offer for sin egen Humboldt-myte
(sml. (ii) ovenfor)? Nar Kjeldstadli skriver
at "ansatte og studenter som gnsker et
'samfunnsuniversitet’ har en mulig og
avgjgrende alliert i nasjonale og
internasjonale fagforeninger innen
utdanningsfeltet” (190), sa er det ingen
grunn til & motsi ham. Men har de ikke
farst og fremst en avgjgrende alliert i dem
som har sett at Humboldt-universitetet (i
motsetning til det som leverer til private
gkonomiske aktgrer) nettopp er — om enn i
en Viss forstand indirekte -
samfunnsmessig forpliktet, og som er
konservative nok til & ville forsvare det?
Ma vi finne opp hjulet pa nytt?

Pa s. 178 skriver Kjeldstadli; "Dette
programmet og dette bildet av et
samfunnsuniversitet er — det skal jeg

innrgmme — en idealisert og idealistisk
framstilling av universitetets mal. Bade
den utdanningsborgerlige arven,
karrieresystemet, innbyrdes konkurranse,
motsetninger og presset fra kapitalkreftene
trekker i andre retninger. Men likevel tror
jeg at en slik ny regulativ idé ma til hvis
ikke managementeg businessuniversitetet
skal seire.” Men er dette egentlig en sa ny
idé? Kjeldstadli selv viser om og om igjen
at han er Humboldtiansk oppdratt. Hans
tilslutning til grunnidéene i
Humboldtuniversitetet kan det ikke veere
tvil om, heller ikke i del Ill. Hvorfor denne
radikale holdning som krever et alternativ
(fremfor en redning av substansen under
endrete forhold, altsd forandre for a
bevare)? Med forbehold om den kanskje

for "direkte” vei i Kjeldstadlis konsept, ma
det ikke veere klart at nettopp
Humboldtuniversitetet — selv om det i
motsetning til det forutgdende universitet
med teologi, jus og medisin som de
"hgyere” samfunnsnyttige fakulteter legger
mer vekt pa kritikk ogopplysning (og
oppvurderer det frie, "filosofiske” fakultet)
— ma sies & veere et samfunnsmessig
forpliktet universitet i Kjeldstadlis forstand
(vennlig tolket)? Det er i hvert fall i
hgyeste grad samfunnsmessig forpliktet i
den betydning Apelsitatet ovenfor peker
mot.

Eller: Hvorfor gjgre Humboldtmodellen
medansvarlig nar vi ser hvor det baerer hen
— o0g tro at en annen og bedre
universitetsnodell vil fgre oss i en
riktigere retning? Kan ikke en slik tro veere
a undervurdere  (eller unnskylde)
motstanderen? Vi har & gjgre med sterke

slike, kapitalkreftene, "markedet”,
pengemakten, nykapitalismen,
nykolonialismen og deres milteere,

ideologiske, nasjonale og internasjonale
organer — som vil det annerledes. Kanskje
"lgpet er kjart” ogsd med Kjeldstadlis
modell? Kan i det hele tatt redningen ligge
i en universitetsmodel Vel, et sted ma
man jo begynne, prgve a yte motstand.

Men jeg tror vi star sterkest med
Humboldt, rett forstatt.
Alt i alt vil jeg si at Kjeldstadlis

"Akademisk Kapitalisme” er en utmerket,
ja uunnveerlig bok i universitetsdebatten.
Men altsd etter min mening med en del
ting i kritikken av Humboltuniversitetet i

den konstruktive delen om
"samfunnsuniversitetet” som er
diskutabelt.

10



